
Página 1 de 10 
 

Caro Galvis, Catalina y Marcela Gómez Martínez, "Colombia: Avances del control territorial 
indígena frente al turismo en áreas protegidas", Biodiversidad en América Latina y el Caribe, 
Buenos Aires, Argentina, 28 de diciembre de 2017. 
 
Consultado en: 
http://www.biodiversidadla.org/Principal/Secciones/Documentos/Colombia_Avances_del_
control_territorial_indigena_frente_al_turismo_en_areas_protegidas 
  
Fecha de consulta: 25/06/2018. 
 

Colombia: Avances del control territorial indígena frente al turismo en áreas protegidas 

En Colombia, las áreas de menor impacto antrópico negativo y con mayor diversidad 

biológica suelen ser aquellas habitadas por comunidades indígenas (CECOIN, 2008). Por 

ello, con propósitos conservacionistas, el Gobierno ha creado un importante número de áreas 

protegidas sobre tierras de asentamientos indígenas, lo que ha provocado superposición 

territorial, que ha derivado en conflictos entre los pueblos indígenas y las administraciones 

de dichas áreas.  

En América Latina, casi un 

80% de las áreas protegidas 

tiene relación con pueblos 

indígenas (FAO, 2008); y, 

particularmente en Colombia, 

de las cincuenta y seis zonas 

declaradas como áreas 

protegidas, el 32% se 

encuentran superpuestas parcial o totalmente con territorios indígenas. 

El reconocimiento de los pueblos indígenas y de sus derechos sobre el territorio que 

tradicionalmente habitaban se tipificó en Colombia a través de la Ley 31 [1] de 1967. 

Posteriormente, a partir de la expedición de la Constitución Política de 1991, Colombia se 

declara pluriétnica y multicultural, implicando con ello el reconocimiento de derechos 

especiales y de autodeterminación a grupos étnicos. Años después, a través de la Ley 99 de 

1993, se promovieron procesos de participación con poblaciones locales como mecanismos 

http://www.biodiversidadla.org/Principal/Secciones/Documentos/Colombia_Avances_del_control_territorial_indigena_frente_al_turismo_en_areas_protegidas
http://www.biodiversidadla.org/Principal/Secciones/Documentos/Colombia_Avances_del_control_territorial_indigena_frente_al_turismo_en_areas_protegidas


Página 2 de 10 
 

para fomentar la gobernanza ambiental en áreas protegidas (Ulloa, 2004); con lo cual los 

términos “educación ambiental”, “participación” y “ecoturismo” se volvieron parte del 

lenguaje cotidiano de las autoridades ambientales en los parques nacionales naturales (PNN) 

[2] (Durán, 2009). A pesar de contar con esos avances normativos, “no hay disposiciones que 

integren comprensivamente la legislación de los grupos étnicos y la ambiental en materia de 

áreas protegidas, conjugando los derechos y deberes de tales grupos con los deberes 

ambientales del Estado” (Ponce de León, 2005), por lo que los conflictos por la superposición 

de áreas protegidas en territorios indígenas se perpetúan e incluso se profundizan. 

En Colombia, en el año 1999 la Política de Participación Social en la Conservación, conocida 

como parques con la gente, fue institucionalizada con el fin de disminuir los conflictos entre 

las autoridades ambientales y los habitantes de los PNN. A pesar de que hay algunos casos 

que han derivado incluso en regímenes especiales de manejo (REM), las dificultades y las 

contradicciones de la Política de Participación Social en la Conservación son generadas por 

la política en sí misma, ya que resulta circunscribiéndose a los intereses económicos y la 

visión del Gobierno colombiano (Durán, 2009). 

Sin embargo, existen argumentos para determinar que los derechos de los pueblos indígenas 

sobre el territorio priman sobre la normatividad relativa a las áreas protegidas en los 

territorios en superposición (CENSAT, 2016). Por ejemplo, esta prevalencia de derechos se 

pone en cuestión cuando en las áreas protegidas se han priorizado actividades como el 

“ecoturismo o el etnoturismo”, que han significado un revés en las autonomías indígenas y 

una incorporación casi obligada a las lógicas perversas de la “economía verde”, que utiliza 

la conservación como una manera expedita de privatización de los bienes naturales. En la 

presente reflexión, queremos avanzar en el análisis de dos casos que muestran las diferentes 

posiciones y negociaciones que los pueblos indígenas han emprendido frente al turismo en 

las áreas protegidas, sus victorias y sus amenazas. 

El caso de la sierra Nevada de Santa Marta 

La sierra Nevada de Santa Marta es un macizo montañoso situado cerca del mar Caribe, que 

se levanta al suroeste de Colombia y se extiende por 17.000 km2 “entre el delta exterior del 

río Magdalena al occidente y la serranía de Perijá al oriente; del río Magdalena la separa la 



Página 3 de 10 
 

Zona Bananera y la Ciénaga Grande de Santa Marta, mientras que del Perijá, los valles 

formados por los ríos Cesar y Ranchería” . (Gulh, 1950). La sierra ha sido denominada 

“ecorregión estratégica”, lo que significa, en un lenguaje de valoración mercantil, un sitio 

con potencialidades ambientales, productivas y turísticas explotables y al servicio del 

desarrollo. 

Además de la inmensa diversidad ecosistémica, la sierra Nevada ha sido habitada 

ancestralmente por cuatro pueblos indígenas: los kággaba o koguis, los ika o arhuacos, los 

wiwa o arsarios, y los kankuamos; considerándola el corazón del mundo. En la actualidad, 

poseen tres territorios de resguardo[3] legalmente constituidos: el resguardo Arhuaco (1983), 

con 196.468 hectáreas; el resguardo Kogui-Malayo-Arhuaco (1980), con 381.825; y el 

resguardo Kankwamo (2003), con 26.995. El pueblo arhuaco habita las cuencas altas de los 

ríos Aracataca, Fundación y Ariguaní, en la vertiente occidental de la sierra; ocupan, también, 

en la vertiente norte, las zonas aledañas al límite inferior de su resguardo en los ríos Palomino 

y Don Diego, y, en la vertiente suroriental, las cuencas de los ríos Azucarbuena y Guatapurí. 

Y su población es de aproximadamente 14.800 personas. 

Durante años, el pueblo arhuaco y los otros pueblos de la sierra han advertido de las múltiples 

amenazas que han llegado a su territorio, las cuales se han interpuesto en sus propuestas 

conjuntas de ordenamiento ancestral (CTC, 2012). La privatización del agua vía 

represamiento de ríos, la minería y el turismo se han convertido en los principales focos de 

atención del reclamo político y ancestral de los arhuacos al Estado colombiano. De estos 

problemas, el turismo ha sido uno de los principales temas que han discutido estas 

comunidades, no solo por un proyecto político de los últimos gobiernos que han visto el 

turismo como una oportunidad empresarial y de “desarrollo” económico, así como una 

narrativa al servicio de una identidad nacional, sino también porque el turismo en el mismo 

esquema ha empujado a las comunidades indígenas a encadenarse “empresarialmente” a estas 

iniciativas, como un mecanismo de control y soberanía territorial (Guilland y Ojeda, 2013). 

En la sierra Nevada, el turismo ha estado vinculado con figuras institucionales de 

conservación como parques nacionales naturales. A pesar de ser territorio de resguardo o 

territorio dentro de la línea negra (delimitación del territorio ancestral de los cuatro pueblos), 



Página 4 de 10 
 

los parques y otras figuras se han sobrepuesto a la territorialidad indígena y esta doble 

condición o doble “institucionalidad” ha causado conflictos, negociaciones y diálogos. El 

Parque Nacional Natural Tayrona, que se ubica en las estribaciones de la sierra Nevada de 

Santa Marta, fue creado en 1964, y en 2005 la prestación de servicios “ecoturísticos” fue 

concesionada a una empresa privada de turismo llamada Aviatur. Así mismo, encontramos 

el Parque Nacional Natural Sierra Nevada de Santa Marta, que cubre gran parte del territorio 

del macizo montañoso, que fue conformado también en el año 1964 y declarado por la 

Unesco en 1979 Reserva de Biosfera y Patrimonio de la Humanidad. Además, en esta zona 

se encuentra un área de patrimonio arqueológico llamada “Buritica”, que es administrada por 

el Instituto Colombiano de Antropología e Historia. 

Este entrecruzamiento de figuras territoriales y soberanías de distinta naturaleza ha 

caracterizado el escenario del turismo en esta zona, evidenciando serias contradicciones, que 

se materializan en el uso, el control y el aprovechamiento de los elementos de la naturaleza. 

Más allá de lo que Guilland y Ojeda (2013) denominan la turistificación del país y de sus 

nefastas consecuencias en la iniciativas comunitarias de conservación y manejo, para el caso 

de la sierra es importante analizar las formas de negociación que las comunidades de los 

cuatro pueblos han utilizado para adecuarse a este panorama y cómo han hecho valer su 

visión territorial endógena como un marcador del manejo compartido con la institucionalidad 

ambiental y arqueológica colombiana. 

Los cuatro pueblos indígenas de la sierra, por medio de una instancia de decisión colegiada 

denominada Consejo Territorial de Cabildos, a diferencia de otras comunidades —por 

ejemplo, el pueblo coconuco en el Parque Nacional Natural Puracé—, han decidido dialogar 

y negociar entre gobiernos el manejo y la administración integral de los parques que se 

sobreponen con su territorio. Este comanejo se encuentra enmarcado en una propuesta de 

ordenamiento territorial propio desarrollada por las comunidades hace años y que propone 

generar un mecanismo de coordinación y acuerdo entre las partes para la formulación 

conjunta de las políticas de conservación del territorio ancestral y los parques nacionales. 

Dentro de este mecanismo, se incorpora el debate del turismo como uno de los indicadores 

de acuerdo. En el año 2015, los indígenas y los mamos (las autoridades espirituales de estos 



Página 5 de 10 
 

pueblos) realizaron una visita al Parque Nacional Tayrona, durante la cual las autoridades 

tradicionales advirtieron de los graves daños al equilibrio natural y espiritual que el turismo 

había causado al territorio sagrado de estos pueblos y pidieron un cierre temporal del Parque 

en una de las temporadas turísticas de mayor afluencia. Parques Nacionales, a través de la 

Resolución 0432 del 26 de octubre de 2015, decretó el cierre del Parque. Este antecedente y 

otros mecanismos de control territorial se han convertido en formas de presión para ganar un 

manejo compartido e “intercultural” del parque. No obstante, es importante advertir que estos 

relacionamientos, en su mayoría de veces asimétricos, han sido la manera como los pueblos 

indígenas serranos han construido un ritmo y una narrativa de protección territorial y 

relacionamiento con los parques y el turismo. Estos indígenas han decidido de manera 

autónoma construir con comanejo que desde su punto de vista es apropiado frente a una 

institucionalidad ambiental que califican como “menos agresiva” y más maleable a sus 

intereses mayores, y asociado a la recuperación y el saneamiento de su territorio ancestral. 

El caso de la sierra Nevada del Cocuy 

Hacia el norte de la cordillera Oriental colombiana, se alzan los glaciares de la sierra Nevada 

del Cocuy, Chita o Güicán, los más extensos del país y los preferidos por los escaladores 

nacionales. El área de glaciares se encuentra dentro de la jurisdicción de los municipios de 

Güicán, departamento de Boyacá, y Tame, departamento de Arauca. Además, y como en el 

caso de los otros nevados colombianos, los numerosos glaciares de la sierra Nevada del 

Cocuy forman parte de un área protegida, el Parque Nacional Natural El Cocuy, que fue 

creado en el año 1977. Los resguardos U’wa legalmente constituidos hasta el momento que 

tienen superposición con el área protegida son los resguardos Unido U’wa, Angosturas, 

Sibarita, Valles del Sol y Laguna Tranquila. 

Los u’wa son un pueblo indígena que habita en cinco departamentos del centro oriente de 

Colombia: Santanderes, Arauca, Boyacá y Casanare. El pueblo u’wa ha sido conocido 

globalmente por su decidida lucha frente a la explotación de hidrocarburos en su territorio 

desde el año 1992. Con su oposición lograron exaltar la primacía de su autonomía territorial 

sobre los intereses económicos de empresas petroleras como Oxy y Ecopetrol. El argumento 



Página 6 de 10 
 

de su oposición es que “lo sagrado es intocable”, y el petróleo es considerado por los u’wa 

como “ruiría”, ‘la sangre de la tierra’ (Soler, 2008). 

Así como el pueblo u’wa no concibe la extracción del petróleo en su cosmovisión por 

considerar esta actividad altamente lesiva para el equilibrio de la vida y la naturaleza, también 

considera que la montaña sagrada Zizuma (= sierra Nevada del Cocuy) es un lugar intocable 

incluso para los miembros de la comunidad. De modo que la creación del Parque Nacional 

del Cocuy en 1977 y la designación de Parques Nacionales como autoridad sobre el territorio 

derivaron en conflicto cuando el pueblo u’wa reclamó al Gobierno nacional la administración 

y el cuidado autónomos que milenariamente han efectuado allí. 

Hoy el conflicto gira en torno a que más del 50% de su territorio tiene superposición con el 

Parque del Cocuy y a que, según los u’wa, Parques Nacionales no ejerce labores de autoridad 

ambiental, sino de “operadora turística”. Según líderes de la comunidad indígena, en 2015 se 

suponía una capacidad de carga del Zizuma de cuatro mil personas, pero Parques Nacionales 

autorizó la entrada de diecinueve mil (León, 2016). Es así como en marzo de 2016 el pueblo 

u’wa decidió bloquear la entrada al Parque Nacional Natural, por cuanto consideraban que 

las autoridades han sido incapaces de administrar y ejercer control en el Parque, y porque, en 

su rol de operador turístico, incumplen sus funciones de garantía, protección y conservación 

de estas áreas protegidas. Para el pueblo u’wa, impedir la entrada de turistas a la zona 

significa detener el proceso de daños físicos y culturales que han conducido a su desequilibrio 

natural y espiritual, restricción que también los ha llevado a decidir movilizarse en defensa 

de su territorio ancestral (Avirama, 2016). 

Luego de varios meses de guardar el territorio Zizuma del turismo, la comunidad indígena 

logró sentar al Gobierno en una mesa de diálogo. Parques Nacionales accedió a suspender el 

turismo en el área protegida mientras se hiciera un diagnóstico de los impactos ambientales 

que afectan al Parque. No obstante, la petición real de los u’wa es que los dejen ser cuidadores 

del Zizuma como lo han hecho tradicionalmente. 

Los pueblos indígenas de los Andes tienen un vínculo espiritual fuerte con el territorio; dentro 

de su cosmovisión, reconocen la alta montaña como un espacio de respeto, culto e 

importancia para el balance ecológico y el buen vivir (Ortiz y Viteri, 2002); por lo cual 



Página 7 de 10 
 

retomar el control y autonomía de estas zonas es fundamental para pueblos indígenas como 

el u’wa, que, para garantizar la protección de la naturaleza y el desenvolvimiento de la vida, 

considera la restricción del turismo como un asunto fundamental. 

El establecimiento de áreas protegidas —y de sus actividades turísticas— se contrapone a la 

relación espiritual del pueblo u’wa con sus sitios sagrados, poniendo de manifiesto el 

desconocimiento de la labor milenaria de cuidado del territorio que lleva a cabo dicho pueblo 

a través de usos y costumbres que mantienen la armonía entre el mundo espiritual y material 

(Tegría, 2016, citado por Kinorama, 2016). 

Conclusiones 

Estas dos experiencias nos muestran una clara contradicción entre las epistemologías y los 

lenguajes de valoración de la naturaleza en pugna (Martínez Alier, 2005) en escenarios de 

conservación asociados al turismo. Por una parte, encontramos una comunidad que ha visto 

en el manejo compartido y en la regulación del turismo una estrategia de protección del 

territorio. Y, por el otro, vemos a la comunidad u’wa que retoma espacialmente la autonomía 

en su territorio a través de la revaloración de un sitio que había sido fundamentalmente 

turístico y que ahora ha sido reincorporado al repertorio espiritual y material de sus vidas, 

restringiendo la actividad turística en defensa de un principio de conservación cultural. 

Teniendo en cuenta las importantes concesiones que las comunidades tienen que hacer frente 

al mercado turístico con el fin de permanecer como legítimas habitantes de sus propios 

territorios, las dos respuestas de comunidades indígenas expuestas acá se consolidan en 

escenarios de negociación y construcción de poder político desiguales pero diversos. Y aquí, 

el gran interrogante se desarrolla alrededor de la función de las áreas protegidas, y en este 

caso de los parques nacionales, como instrumentos de privatización vía conservación de los 

territorios indígenas, y también del turismo como un espejismo mercantil de la participación 

y el comanejo que podría tener consecuencias inmensas en el futuro y en la pervivencia de 

las prácticas culturales de los pueblos indígenas en sus territorios. 

Ante la contradicción entre los lenguajes de valoración y sus impactos, y ya que los 

paradigmas de la conservación del ambiente son generados y reproducidos desde los centros 



Página 8 de 10 
 

de poder y no desde los lugares periféricos, donde las áreas protegidas existen y la naturaleza 

“salvaje” sigue existiendo, deberíamos preguntarnos si es posible cambiar este orden 

discursivo (Durán, 2009). En el mismo sentido importa analizar la concepción de la 

naturaleza como capital natural propuesta desde la “economía verde” y que podría derivar en 

una regresión de la autonomía territorial indígena a través de las medidas gubernamentales 

para un desarrollo bajo en CO2. 

Por Catalina Caro Galvis y Marcela Gómez Martínez  

http://www.ecologiapolitica.info  

14 Diciembre de 2017 

Bibliografía 

AVIRAMA, Marco A. (senador) (2016). Pueblo U’wa y campesinos en defensa del Parque 

Natural del Cocuy. Portal del Senado: http://www.senado.gov.co/. Consultado el 1 de octubre 

de 2016. 

CECOIN, 2008. Observatorio Indígena de Políticas Públicas de Desarrollo y Derechos 

Étnicos. Para una agenda indígena sobre áreas protegidas. Problemas y propuestas. Bogotá. 

CENSAT Agua Viva (2016). Superposición de áreas protegidas sobre territorios indígenas. 

Reflexiones desde lo normativo. Documento de análisis en el marco del proyecto ACIN-

ALMÄCIGA “Apoyo a la participación plena y efectiva de los pueblos indígenas en la 

definición y puesta en práctica de políticas, planes y proyectos de conservación que afectan 

a sus tierras, territorios y recursos para la plena aplicación de sus derechos individuales y 

colectivos”. 

CTC – Consejo Territorial de Cabildos (2002). Políticas de los pueblos de la Sierra Nevada 

(inédito). Santa Marta 

Kinorama (2016). “La Nación U’wa exige respeto y protección para Zizuma – PNN El Cocuy 

en el Congreso Mundial de la Naturaleza en Hawái”. En: Trochando sin fronteras. 

http://www.ecologiapolitica.info/
http://www.senado.gov.co/


Página 9 de 10 
 

DURÁN, Carlos (2009). “Gobernanza en los Parques Nacionales Naturales colombianos: 

Reflexiones a partir del caso de la comunidad Orika y su participación en la conservación del 

Parque Nacional Natural Corales del Rosario y San Bernardo”, Revista de Estudios Sociales, 

32 (abril) (Bogotá), pp. 60-73. 

FAO. Organización de las Naciones Unidas para la Agricultura y la Alimentación (2008). 

Pueblos indígenas y áreas protegidas en América Latina. Disponible aquí (pdf). Consultado 

el 25 de octubre de 2016. 

GUHL, Ernesto (1950). “La Sierra Nevada de Santa Marta”, Revista de la Academia 

Colombiana de Ciencias Exactas, Físicas y Naturales (Bogotá), 8 (29), pp. 111-122. 

GUILLAND, Marie-Laure; OJEDA, Diana (2013). “Indígenas “«auténticos»” y campesinos 

«verdes». Los imperativos identitarios del turismo en Colombia”, Cahiers des Amériques 

Latines, 71 (2013), aquí. Consultado el 2 de octubre de 2016. 

LEÓN QUIROGA, Ana Karietna (2016). “La pelea de los U’wa”. En: Portal La Silla Vacía, 

aquí. Consultado el 30 de septiembre de 2016. 

MARTÍNEZ ALIER, Joan (2005). Ecologismo de los pobres: Conflictos ambientales y 

lenguajes de valoración. Icaria. Barcelona. 

ORTIZ, D.; VITERI, P. (eds.) (2002). Páramos y cultura. Quito: GTP-Abya Yala (Serie 

Páramo; 12). 

SOLER, J. P. (2008). “Cultura U’wa. La defensa de la vida frente al exterminio petrolero”, 

Ruiría. Bogotá: CENSAT Agua Viva – Amigos de la Tierra. 

ULLOA, Astrid (2004). La construcción del nativo ecológico. Complejidades, paradojas y 

dilemas de la relación entre los movimientos indígenas y el ambientalismo en Colombia. 

Bogotá: ICANH – Colciencias. 

— 

https://maps.google.com/?q=60-73&entry=gmail&source=g
http://www.fao.org/3/a-az734s.pdf
http://cal.revues.org/2689
http://lasillavacia.com/historia/la-pelea-de-los-uwa-57258


Página 10 de 10 
 

* CENSAT Agua Viva – Amigos de la Tierra Colombia ( mineria@censat.org / 

clima@censat.org) 

Notas 

[1] Esta norma antecede a la expedición del Código Nacional de Recursos Naturales 

Renovables reglamentada por el Decreto 2811 de 1974 que es el instrumento base de toda la 

política ambiental colombiana. Con la Constitución Política de 1991 y con la adopción del 

Convenio 169 de la OIT, a través de la Ley 21 de 1991, se esperaría que la legislación 

ambiental avanzara en concordancia con el reconocimiento de los derechos territoriales de 

los pueblos indígenas. 

[2] Ministerio del Medio Ambiente y Unidad Administrativa Especial de Parques Nacionales 

Naturales (2001). Política de Consolidación del Sistema de Parques Nacionales Naturales 

“Participación Social en la Conservación”. Bogotá: Ministerio del Medio Ambiente y 

UAESPNN. 

[3] Los resguardos indígenas son propiedad colectiva de las comunidades indígenas a favor 

de las cuales se constituyen y, conforme a los artículos 63 y 329 de la Constitución Política, 

tienen el carácter de inalienables, imprescriptibles e inembargables. El resguardo indígena es 

una institución legal y sociopolítica de carácter especial, conformada por una o más 

comunidades indígenas que, con un título de propiedad colectiva que goza de las garantías 

de la propiedad privada, poseen su territorio y se rigen para el manejo de este y de su vida 

interna por una organización autónoma amparada por el fuero indígena y su sistema 

normativo propio (Decreto 2164 de 1995, artículo 21). Aquí pdf 

Fuente: CENSAT 

 

mailto:mineria@censat.org
mailto:clima@censat.org
http://www.ecologiapolitica.info/novaweb2/wp-ontent/uploads/2017/01/052_Caroetal_2016.pdf
http://censat.org/es/analisis/colombia-avances-del-control-territorial-indigena-frente-al-turismo-en-areas-protegidas

