
DECLARACION DE LIMADECLARACION DE LIMA
DE LOS PUEBLOS INDIGENAS, AFRODESCENDIENTESDE LOS PUEBLOS INDIGENAS, AFRODESCENDIENTES

Y ORGANIZACIONES FRATERNASY ORGANIZACIONES FRATERNAS

DE AMERICA LATINADE AMERICA LATINA

2 4  d e  j u n i o  d e  2 0 0 6  L i m a -P e r ú

https://www.nacionmulticultural.unam.mx/movimientosindigenas/docs/94.pdf


Durante las últimas décadas, los pueblos indígenas latinoamericanos han desarrollado un movimiento en la búsqueda de su 
reconocimiento como pueblos y naciones originarias, gracias a cuyos esfuerzos se ha obtenido un instrumento internacional como el 
Convenio Nº 169 de la OIT y cierta legislación especializada de reconocimiento y protección de sus derechos colectivos.

No obstante, estos avances se presentan en un contexto en el que diversos y poderosos intereses económicos nacionales, internacionales 
y trasnacionales han logrado imponer normas, políticas y agendas que atentan contra la propia posibilidad de subsistencia de los 
pueblos indígenas. Estas condiciones, han mantenido a los pueblos indígenas de Latinoamérica dentro de márgenes alarmantes de 
exclusión, pobreza e inequidad.

Conscientes de esta realidad, un grupo de líderes indígenas, representantes de organizaciones no gubernamentales, y expertos, se 
reunieron en Lima del 21 al 24 de junio del 2006, en el marco del Encuentro Internacional “Agendas Públicas: Exclusión e Inclusión de 
los Pueblos Indígenas en América Latina”, con la finalidad de establecer elementos mínimos para que los países de la región formulen 
políticas públicas inclusivas, que partan del reconocimiento del valor de la cultura y de la vida de los pueblos indígenas que viven en 
su seno y de la necesidad de asumir la protección de sus derechos colectivos como garantía de su propia supervivencia y desarrollo. 
En suma, que sean partícipes y actores 
de su propio destino.

Como resultado de un arduo trabajo, 
se redactó la siguiente declaración, 
en la que se formulan pedidos y 
exhortaciones a los órganos de gobierno, 
a los organismos internacionales, 
a la agencias de cooperación, a 
los medios de comunicación, a las 
diferentes confesiones religiosas y a las 
organizaciones solidarias.

DECLARACIÓN DE LIMA
Nosotras y nosotros, representantes de pueblos y nacionalidades 
indígenas y afrodescendientes, ONG, Iglesias y Academia, provenientes 
de Bolivia, Chile, Argentina, Perú, Ecuador, Colombia, Panamá, Guatemala 
y Honduras, reunidos en el distrito de La Molina, Lima, Perú, del 21 al 24 
de junio de 2006, en el Encuentro Internacional “Agendas Públicas en 
una Visión Intercultural: Exclusión e Inclusión de los Pueblos Indígenas 
en América Latina”, convocados por la Asociación Paz y Esperanza, 
amparados en el derecho ancestral y en nuestros derechos ciudadanos y 
colectivos garantizados en múltiples instrumentos jurídicos nacionales e 
internacionales, declaramos lo siguiente:



CONSIDERANDO:

1. Que, durante las últimas décadas, los pueblos indígenas y afrodescendientes latinoamericanos han desarrollado un movimiento 
destinado a su reconocimiento como pueblos y naciones originarias. Merced a estos esfuerzos, en algunos países se ha obtenido 
la ratificación del Convenio Nº 169 de la OIT, el Convenio de Biodiversidad y otros instrumentos internacionales y alguna legislación 
nacional en reconocimiento y protección de nuestros derechos colectivos. 

2. Que, no obstante estos avances se constata que, en la mayoría de los Estados que cuentan con marco jurídico relativo a nuestros 
derechos, su aplicación es todavía incipiente, y en otros casos, no se ha avanzado en esta materia. 

3. Que, manifiestos, diversos y poderosos intereses económicos nacionales, internacionales y trasnacionales han logrado, con el aval 
de los Estados, imponer normas, políticas, programas, proyectos y agendas que atentan contra la integridad de nuestros territo-
rios, recursos naturales, biodiversidad y los bienes y servicios que se derivan de éstos, con lo cual se da continuidad al saqueo 
sistemático iniciado desde la Colonia, y se pone en peligro la propia posibilidad de subsistencia y la vida digna.

4. Que, a pesar que en algunos países se han hecho esfuerzos para atender las demandas de nuestros pueblos y nacionalidades, 
se constata que la pobreza, exclusión, la inequidad, incluyendo la de género, el racismo y la discriminación se han profundizado, 
situación que corresponde a una visión estatal y supraestatal de larga data que coloca a los indígenas, afrodescendientes y otros 
pueblos culturalmente diferenciados como ciudadanos de segundo orden, negando el derecho a la diferencia y sin verdaderos 
espacios de plena y efectiva participación en las cuestiones públicas y en la toma de decisiones que afectan nuestras vidas.

5. Que, ante las anteriores constataciones, resulta notable que los Estados y la sociedad civil Latinoamericana y de los países del 
norte, así como los organismos multilaterales tienen una deuda social, económica, política y cultural con nuestros pueblos y na-

cionalidades que no han asumido y se 
hace imperativa la adopción de una 
política y visión basada en la refun-
dación y reconstrucción de un nuevo 
orden jurídico institucional, social e 
intercultural, por lo que hacemos una 
llamado para revertir este proceso 
histórico de exclusión y marginación 
en el que hemos estado inmersos 
históricamente. 



DEMANDAMOS:

A los Estados Latinoamericanos:

1. El reconocimiento, la ratificación, la implementación y el 
monitoreo formal y material de los instrumentos jurídicos 
nacionales e internacionales y la reformulación y la 
armonización de la legislación nacional, constitucional y 
secundaria, que garanticen la interculturalidad, la equidad 
en las oportunidades y los derechos colectivos de los 
pueblos indígenas, afrodescendientes y otros culturalmente 
diferenciados. 

2. La cancelación de las políticas de los Estados fundamentadas 
en la preeminencia de la violencia como forma de resolver 
los conflictos de la sociedad y la suspensión del desmonte 
del Estado de bienestar y de la pérdida de la función social 
del Estado y su parcialización en favor políticas de inversión 
desenfrenadas. 

3. El resguardo y la protección de la integridad física, cultural 
y social de las mujeres, hombres, jóvenes, niños y niñas 
en situación de extrema vulnerabilidad, pertenecientes a 
nuestros pueblos.

4. La suspensión de la explotación y del saqueo indiscriminado 
del patrimonio natural y cultural derivado del avance de la 
frontera agropecuaria y forestal por agentes particulares e 
ilegales y de megaproyectos que comprometen nuestros 
territorios, recursos naturales y biodiversidad. Asimismo, 
instamos a concertar con los pueblos indígenas y 
afrodescendientes de Latinoamérica procesos de reparación 

integral de los daños ocasionados, y posibilitar opciones 
económicas que potencien el uso sustentable y sostenible 
de nuestro patrimonio natural y cultural, y aseguren beneficios 
directos a nuestros pueblos.

5. La titulación de las tierras y los territorios que tradicionalmente 
ocupan y han ocupado en forma colectiva, basada en el 
hábitat funcional en favor de nuestros pueblos; considerando 
como parte de éste los ecosistemas terrestres, acuáticos, 
marinos y el espectro electromagnético y el uso del subsuelo 
como un espacio compartido entre el Estado y nuestros 
pueblos; con derecho de veto.

6. La promoción de un debate crítico en torno a la 
implementación y el monitoreo de las Metas del Milenio 
de las Naciones Unidas y las estrategias de reducción de la 
pobreza, incluyendo las dimensiones de interculturalidad y 
la equidad de géneros.

7. El establecimiento de una planeación, ejecución y monitoreo 



participativos en los ámbitos nacional, regional y local, 
otorgando una prioridad explícita para las comunidades 
afrodescendientes, indígenas, mujeres, campesinos sin 
tierra.

8. El diseño, la implementación y el monitoreo participativo 
de las políticas públicas de tipo intercultural en las áreas de 
tierra - territorio, biodiversidad, justicia, salud, educación, 
entre otros, entendiendo la interculturalidad como un 
diálogo de doble vía entre los pueblos, la sociedad civil y 
los gobiernos.

9. El impulso y el financiamiento prioritario, en todos los niveles 
educativos, del desarrollo de las lenguas indígenas con 
enfoque intercultural y multilingüe.

10. El reconocimiento y la promoción del ejercicio y la 
implementación de los sistemas jurídicos propios y ancestrales 
de los pueblos en condiciones de pluralismo jurídico.

11. A los legisladores, revisar el orden jurídico establecido 
que afecta a los pueblos y crear un marco legal coherente, 
constitucional y de legislación secundaria, y articulado 
que garantice la promoción y el ejercicio de los derechos 
indígenas y afrodescendientes.

12. No negociar y ratificar acuerdos internacionales que lesionen 
el orden legal nacional y los patrimonios y conocimientos 
colectivos de los pueblos (incluyendo tratados de libre 
comercio, megaproyectos y patentes).

13. A los Estados de Chile y El Salvador, instamos a reconocer 
constitucionalmente los derechos indígenas y, de forma 
especial, exhortamos a Nicaragua y Paraguay a cumplir 
y ejecutar las sentencias de la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos.

A la Cooperación Bilateral y los organismos 
multilaterales:

1. La realización de un diagnóstico crítico y participativo 
sobre el impacto de las intervenciones que financian las 
agencias multi y bilaterales en territorios y comunidades, en 
cuanto a conflictividad creada, impacto medioambiental y 
sociocultural.

2. El financiamiento de un estudio latinoamericano 
independiente que permita hacer un balance del nivel de 
implementación en la región sobre el Convenio 169 de la 
OIT, Convención contra el Racismo y todas las Formas de 
Discriminación Racial, sobre el Convenio de la biodiversidad 
y otros instrumentos afines.



3. Asegurar la implementación, monitoreo y salvaguarda de 
los derechos ciudadanos y colectivos de los pueblos 
indígenas y afrodescendientes, garantizados en los múltiples 
instrumentos jurídicos nacionales e internacionales vigentes

4. El monitoreo de la implementación de las metas del milenio, 
las estrategia de reducción de la pobreza, tomando en 
cuenta el monitoreo del Convenio 169 de la OIT y otros 
mecanismos afines en los pueblos latinoamericanos 
culturalmente diferenciados.

5. La implementación de medidas cautelares contra los Estados 
y la salvaguarda de los derechos al libre consentimiento 
previo e informado que otorgue a los pueblos indígenas y 
afrodescendientes el derecho a veto en todas las políticas, 
programas, proyectos que financien los organismos 
multilaterales y bilaterales en nuestros territorios.

6. La reconsideración de la geopolítica de las inversiones 

financieras de las organizaciones bilaterales y multilaterales, 
dando prioridad a los esfuerzos focalizados, coherentes 
y consecuentes en favor de los pueblos indígenas y 
afrodescendientes de América Latina, quiénes siguen en 
condiciones de extrema pobreza.

7. Asegurar y salvaguardar los beneficios a los pueblos indígenas 
y afrodescendientes derivados de sus conocimientos 
ancestrales, innovaciones de la política pública, tales como: 
el desarrollo con identidad y los derechos de propiedad 
intelectual.

8. El establecimiento de líneas de financiamiento de acceso 
directo a las organizaciones políticas, sociales y culturales en 
el marco de una cooperación horizontal que reivindique la 
autonomía y la autodeterminación de los afrodescendientes 
e indígenas.

9. La promoción, la salvaguarda y la garantía de los derechos 
territoriales de los pueblos indigenas y afrodescendientes.

10. El desarrollo de un protocolo de relaciones entre cooperantes 
y pueblos indígenas para el diseño, implementación y 
monitoreo de la intervención.

11. La participación de los pueblos indigenas y afrodescendientes 
en los espacios de consulta y decisión al interior de las 
agencias de cooperación.

12. Exhortamos a las Naciones Unidas y a la Organización 
de los Estados Americanos a aprobar de forma ágil y 
participativa las declaraciones de los derechos indígenas y 
afrodescendientes.



A las ONG solidarias:

1. La conservación de su independencia frente al Estado 
y a las organizaciones donantes y su contribución para 
dinamizar las autonomías de las organizaciones indígenas y 
afrodescendientes y de los campesinos sin tierra.

2. El fortalecimiento de su interlocución, solidaridad y 
acompañamiento a las causas del movimiento indígena y el 
desarrollo de estos pueblos, asegurando la incorporación 
de criterios interculturalidad en sus intervenciones, la 
integración de técnicos indígenas y el fortalecimiento 
sostenible de sus capacidades.

3. Que no asuman y hablen en nombre de los pueblos 
indígenas y afrodescendientes u obtengan fondos sin el 
consentimiento de los beneficiarios. 

A la academia y centros de investigación:

1. La conducción de un estudio latinoamericano independiente 
y la contribución a la creación de un observatorio de 
cumplimiento de derechos indígenas y afrodescendientes a 
nivel nacional e internacional con la participación en la toma 
de decisiones.

2. La realización de investigaciones sobre los pueblos 
indígenas y afrodescendientes con la plena participación 
de los involucrados, su integración y capacitación propia, 
asegurando la devolución de la información, de los 
conocimientos y de los derechos de propiedad intelectual 
colectiva.

3. El impulso de procesos de educación participativa e 
investigación de acuerdo con la cultura de los pueblos.

A las Confesiones Religiosas:

1. Apelamos a que comprometan capacidades a favor del 
ejercicio de los derechos ciudadanos y colectivos de los 
pueblos indígenas y afrodescendientes de Latinoamérica, y la 
reducción de la pobreza de los mismos, así como el respeto 
de la identidad cultural ancestral en sus intervenciones y 
que oren por nuestras causas.

2. Animamos a que propicien espacios de articulación y 
coordinación ecuménica para asegurar la coherencia en 
su lucha contra la pobreza y justicia social de nuestros 
pueblos.

3.  Que desistan de imponer criterios irrespetuosos a la cultura, 



y en el marco de tolerencia religiosa, respeten la libertad de 
cultos, mitos y cosmovisiones indígenas.

4. Que incorporen en sus procesos de formación la visión 
intercultural.

A las organizaciones indígenas y afrodescendientes y al 
movimiento social:

1. La promoción de un diálogo intercultural para la construcción 
de nuevas relaciones de solidaridad y de respeto mutuo, 
articulando propósitos y acciones conjuntas para la conquista 
y ejercicio pleno de los derechos ciudadanos y colectivos, 
étnicos, ambientales y territoriales de los pueblos indígenas, 
afrodescendientes y otros culturalmente diferenciados que 
viven en condiciones de pobreza.

2. La apertura, la potenciación y la evaluación de espacios 
públicos de participación y el desarrollo de un liderazgo 
local basado en prácticas democráticas y la rendición de 
cuentas. 

3. El fortalecimiento de las redes existentes de generación e 
intercambio de información y experiencias.

4. El fortalecimiento y la garantía de la institucionalidad de las 
estructuras milenarias y comunitarias.

5. La relación continua con los medios de comunicación de 
interés público y la promoción de la creación de medios 
propios.

6. La apertura y la promoción de opciones de fortalecimiento 
económico y educativo de acuerdo con nuestras culturas y 
patrimonios.

7. La generación y el fortalecimiento de instancias propias y 
autogestionadas de formación e investigación.

A los profesionales, políticos y dirigentes sociales 
afrodescendientes e indígenas:

1. Que asuman y reivindiquen su identidad con orgullo, y 
comprometan su conocimiento en favor de los planes de 
vida o desarrollo de sus comunidades y pueblos a los que 
pertenecen.

2. La vinculación orgánicamente a los diferentes procesos y 
acciones reivindicativas de nuestros pueblos, potenciando 
los espacios de su accionar cotidiano para visibilizar la lucha 
de nuestros pueblos.

3. La realización de un censo y mapeo de profesionales 



indígenas y afrodescendientes para recuperar y potenciar su 
participación en las luchas indígenas.

4. La sistematización de las prácticas y costumbres ancestrales 
y formas de vida

A los ciudadanos y sociedad civil en general:

1. Que asuman como parte del interés general de la sociedad 
las dimensiones jurídicas, culturales y sociales de los 
pueblos indígenas y afrodescendientes a fin de superar la 
discriminación, exclusión y racismo sistemático.

2. La apertura de los espacios de la sociedad civil a los 
procesos de reconocimiento y ejercicio de los derechos de 
los pueblos indígenas y afrodescendientes, como parte de 
una refundación profunda de los Estados latinoamericanos, 
basada en la pluri e interculturalidad, equidad de género y 
de redistribución de recursos, bienes y servicios.

3. Su participación en las acciones comunes que levantan los 
pueblos afrodescendientes e indígenas para reivindicar el 
derecho a la vida digna y con identidad propia.

A los medios de comunicación:

1. La modificación de los estereotipos discriminatorios de 
nuestras realidades, reconociendo nuestras diferencias.

2. La promoción del acceso de los pueblos a los medios 
de comunicación de acuerdo a su cultura, incluyendo el 
derecho a réplica.

3. La contribución en la construcción de valores interculturales 
y la promoción e integración de comunicadores indígenas y 
afrodescendientes dentro de sus empresas.

A todos:

1. Que se rindan cuentas con transparencia sobre los 
financiamientos que obtienen en nombre de los pueblos 
indígenas y afrodescendientes.

Por tanto, nos comprometemos a:

1. La difusión entre nuestras organizaciones y a la opinión 
pública de esta declaración, compartiendo, socializando y 
materializando el aprendizaje adquirido en este encuentro 
internacional.

2. La creación y la garantía del funcionamiento y seguimiento 
de una plataforma virtual para un diálogo permanente de los 
pueblos participantes.

La Molina, Lima, Perú, 24 de junio de 2006

AÑO NUEVO DE LOS PUEBLOS INDÍGENAS



Relación de Participantes del Encuentro Internacional

1. Edgardo Benítez Maclin Alianza verde  Honduras
2. Pablo Achipa Yona Confederación de Pueblos Indígenas 

Bolivia
3. Carmen Paillan Ancamil Casa de la Mujer Mapuche Chile
4. William Chela Chela Consejo de Pueblos Evangélicos del 

Ecuador  Ecuador
5. Carlos Rúa Red de Justicia Comunitaria  Colombia
6. Claudio Gonzáles Parra Universidad de Concepción Chile
7. Zuleika Ortiz Enlace Continental de Mujeres Indígenas 

Panamá
8. Rubén Gualinga Aranda  Comunidad de Sarayacu  Ecuador
9. Juan Melin Colihuinca   Casa de la Mujer Mapuche Chile

10. Edgard Pacay Yalibat  Corte Suprema de Justicia   
Guatemala

11. Fernando García Serrano FLACSO Ecuador
12. Cletus Gregor Barié Consultor GTZ Bolivia
13. Wincap Cassy E.  Iglesia Merava Honduras
14. Francisco José Pérez  Lhaka Honhat  Argentina
15. Andrew Leake Asociana Argentina
16. Nina Lurie  Universidad de New Castle Inglaterra
17. Vicente Pujúpat  Confederación de Nacionalidades 

Indígenas Ecuador
18. Samuel Escobar Universidad Nacional Abierta a Distancia 

Colombia
19. Adalberto Padilla  Mopawi  Honduras
20. Alexander Gamba Red de Justicia Comunitaria  Colombia



21. Lola Solórzano Vidal Universidad Nacional de Ancash Perú
22. Leonidas Jiménez Presidente de la Fed. Prov. de Rondas 

Campesina de Moyabamba Perú
23. Roberto Atamain Shunta Asoc. Agraria ADPA, Moyabamba  

Perú
24. Honorato Méndez Bautista Asoc. Paz y Esperanza 

Ayacucho Perú
25. Roger Mendoza Contreras Asoc. Paz y Esperanza 

Moyobamba Perú
26. Alfonso Wieland Yturrizaga Asoc. Paz y Esperanza Oficina 

Nacional Lima  Perú
27. Siu Lang Carrillo. Asoc. Paz y Esperanza Moyobamba Perú
28. Jorge Arbocco  Asoc.Paz y Esperanza Moyobamba Perú
29. Wuille Ruiz Figueroa Asoc. Paz y Esperanza. Oficina 

Nacional  Perú

30. Sergio Verastegui Valderrama Asoc. Paz y Esperanza. 
Oficina Nacional Perú

31. Lourdes Zegarra Miranda Asoc. Paz y Esperanza. San Juan 
de Lurigancho Peru

32. Patricia Majuash Comunidad Nativa de San Rafael, 
Moyobamba Perú

33. Oscar Mori. Asoc. San Lucas Moyobamba Perú
34. Niumi Salinas Blanco Instituto de Democracia y DDHH. Univ. 

Católica Perú
35. Jose Vinces Rodríguez Asoc . Paz y Esperanza Huánuco
36. Maria Sumire Congresista de la República  Perú
37. Jose Aylwin Observatorio de Derechos Indígenas Chile
38. Xavier Albo Centro de Investigación y Promoción del 

Campesino Bolivia



DECLARACION DE LIMA
DE LOS PUEBLOS INDIGENAS, AFRODESCENDIENTES

Y ORGANIZACIONES FRATERNAS

DE AMERICA LATINA




